"Se déconstruire pour mieux accueillir ».

Compte rendu de la journée du 8 décembre 2025 : Intervention de Madame : Elisabeth
Lefort, responsable de I'axe Sciences de I’éducation, philosophie a I'IRTS de Lorraine,
docteure en philosophie.

Objectif : Penser 'accueil et 'accompagnement non comme une posture morale ou un idéal abstrait,
mais comme un travail situé, incarné, coliteux et collectif, nécessitant une déconstruction des
évidences professionnelles.

1. Fil conducteur : penser l'accueil au prisme du care

L'éthique du care est une boite a outils formidable qui permet d’approcher la relation humaine. Notre
intervention gagne a s’inscrire dans cette perspective du care, entendue comme un travail d’attention
et de soin a l'autre. L'accueil de I'autre ne doit pas se penser comme un impératif moral, et doit toujours
se mettre au travail, se réfléchir. Cela parce qu’accueillir ou accompagner engage nécessairement :

e notre corps (réactions, postures, attitudes, expressions) ;

e notre histoire personnelle et professionnelle (éducation, parcours de vie, expériences
antérieures) ;

e nos limites individuelles et institutionnelles : on se doit d’étre attentif a cet accueil dit
inconditionnel qui se fait sous le joug de l'obligation morale. En effet, accueillir I'autre passe
aussi par reconnaitre la ou ne pourra pas étre dans cette acceptation inconditionnelle.

Ainsi la prise en compte de ces trois points (corps, histoire et limites) doit nous permettre de
reconnaitre nos zones de vulnérabilité. Nous sommes tous vulnérables a certains moments de notre
vie, et accueillir va nous demander une certaine prise de conscience de cet état pour se réajuster,
s’adapter. Pour faciliter cette prise de conscience et de distance, il est nécessaire de penser les espaces
ou le temps et les échanges vont permettre de réfléchir a tout ce qui se passe pour chaque accueillant
(lien fait par exemple vers la supervision).

Loin d’une vision idéalisée de I'accueil, le care permet donc de remettre les pratiques professionnelles
« au travail » en permanence, en reconnaissant que I'accompagnement :

e aun colt émotionnel car il demande une implication émotionnelle de la part de I'accueillant ;

e fatigue car notre corps et notre esprit sont engagés ;

e mobilise des ressources nécessairement limitées (ce qui constitue aussi une protection contre
I’épuisement et le burn-out).

Le care est fondamentalement collectif et relationnel : il suppose une réciprocité et une capacité de
réponse de la personne accompagnée. Il est nécessaire de reconnaitre que sa propre vulnérabilité est
une condition pour pouvoir accueillir celle des autres. Tout comme il est nécessaire de s’intéresser a

Page 1sur5



sa propre perception du monde. Selon Maurice MERLEAU-PONTY, philosophe francais, tout étre
humain modifie son environnement avant méme de naitre (exemple : la sécurisation d’un espace de
vie par les parents a I'annonce d’une naissance a venir ; I'enfant n’est pas encore la, mais le lieu de vie
est déja transformé). Nous ne vivons pas extérieurement au monde, mais nous sommes déja toujours
ancrés en lui et dans un tissu relationnel, que nous en ayons conscience ou non — ceci est une donnée
de fait.

2. Point de départ méthodologique : partir des situations concrétes

Lintervention propose alors un travail a partir de situations réelles d’accueil vécues comme difficiles.
Les participants sont invités a :

e seremémorer un moment de résistance, de malaise ou de difficulté ;
e raconter cette situation a un pair, sans jugement ;
e identifier des mots-clés liés aux ressentis et aux obstacles.

Cette mise en récit permet de constituer une cartographie de I’accueil, révélant la diversité des affects,
des tensions et des contraintes a I'ceuvre dans les pratiques quotidiennes. Certains termes reviennent
de facon récurrente comme :

o |effet de sidération/ blocage/ recul/ silence/ sentiment d’envahissement devant une situation
observée ou entendue.

e l'impact du non verbal dans la relation

e laréciprocité possible dans les situations vécues par les familles

e certaines situations peuvent mettre a mal : exubérance de certains parents, les différences de
pratiques éducatives jusqu’a la violence pratiquée et banalisée dans les propos des parents, le
mensonge du parent, I'absence psychique du parent envers son enfant; les échanges qui
dévient sur les I'intime...

3. La difficulté de I'accueil dit « inconditionnel »

Une question traverse I'ensemble de l'intervention : que signifie réellement “inconditionnel” ?
Lidée méme d’'un accueil totalement inconditionnel est interrogée de maniére critique, car
littéralement ce qui est inconditionnel n‘aurait aucune condition. Est-ce possible ? En dehors d’un
registre théologique, toute relation est traversée par des conditions, des cadres, des limites, ce qui rend
I'inconditionnalité au sens strict largement illusoire.

Cette réflexion ouvre la voie a une premiere déconstruction théorique.

4. Premiére déconstruction : la phénoménologie

A partir de la phénoménologie de Maurice Merleau-Ponty, philosophe francais, I'intervenante rappelle

gue nous sommes des étres-au-monde, et non des consciences neutres ou désincarnées.

Principaux apports :

Page 2 sur5



¢ Nous ne percevons pas le monde de I'extérieur : nous en faisons partie.

e Nous habitons le monde avant de le penser, chacun d’entre nous possede donc son propre
cadre de référence.

e Toute rencontre est médiatisée par notre histoire, notre culture (ce qui par exemple va étre
considéré comme sale ou propre), nos habitudes perceptives (ce qui signale de la méfiance ou
de la confiance).

Ainsi, on ne part jamais de zéro dans une rencontre :

une certaine distance corporelle a 'autre nous parait normale, voir indispensable

des critéres implicites de politesse, de confiance, de propreté sont déja la ;

certaines attitudes (proximité, odeur, regard) peuvent susciter malaise ou inconfort.
Les réactions corporelles précédent souvent le jugement conscient. Elles ne sont ni choisies ni
volontaires, mais déja inscrites dans notre maniere d’étre au monde.

Reconnaitre cela permet de comprendre que I'accueil n’est en fin de compte pas si spontané que cela.
Reconnaitre cela ne doit pas étre considéré comme un échec professionnel ou moral mais comme le
point de départ incontournable pour démarrer notre travail d’'accompagnement.

5. Seconde déconstruction : I’éthique du care

L'éthique du care (Laugier) permet de penser l'accueil comme un travail et non comme une disposition
naturelle.

Carol Gilligan, philosophe et psychologue américaine, pose qu’il y a une maniére genrée d’étre dans la

relation au monde. Elle pose que les femmes préferent agir selon des motivations privilégiant la qualité
des interactions sociales et non strictement selon une approche formelle des droits et des intéréts.

Joan Tronto, féministe majeure, philosophe et politologue américaine fait un pas de plus et présente la

définition du care de la fagon suivante : I'éthique du care n’est plus strictement féminine mais renvoie
a la spécificité humaine, a la capacité/responsabilité de tout étre humain de créer un monde
« habitable », c’est-a-dire empreint d’'une activité créative et relationnelle. Le care n’est pas une
prédisposition, celles des femmes mais une activité absolument nécessaire pour le bon
fonctionnement de la société.

Sandra Laugier, philosophe et universitaire francaise, aborde I'’éthique du care comme l'attention au
particulier. Ainsi, la question de la sensibilité est bien au centre du care ; sensibilité a prendre comme
une attention particuliére a I'individu.

Le care comprend donc plusieurs dimensions :

e le « caring about » : préter attention ;

e le « taking care off » : assumer une responsabilité ;

e le « care giving » : mobiliser des compétences ;

e le « care-receiving » : reconnaitre la capacité de réponse de l'autre.

Page 3sur5



Ce renversement philosophique s’‘oppose a une éthique traditionnelle fondée sur des principes
universels et des devoirs abstraits. Léthique du care part au contraire :

e des situations concreétes ;
e des relations;
e de la vulnérabilité partagée.

Accueillir mobilise :

e un travail cognitif (comprendre, décoder, anticiper) ;
e un travail émotionnel (réguler ses affects, contenir ses réactions, rester disponible) ;
e un travail physique (présence, attention, accompagnement corporel).

La vulnérabilité n’est pas une faiblesse, mais ce qui relie les individus entre eux. Dans toute relation
d’accueil, il existe une double vulnérabilité : celle de la personne accueillie et celle de la personne qui
accueille.

6. Penser I'accueil collectivement :
Lintervention insiste sur la nécessité d’une déconstruction collective des pratiques et des préjugés.

Selon Paulo Freire, pédagogue brésilien I'accueil et 'apprentissage sont pensés comme des processus :

e collectifs ;
e ancrés dans les expériences vécues ;
e orientés vers la conscientisation et I'émancipation.

On n’apprend jamais seul et donc, on ne se raconte jamais seul non plus. Se raconter aux autres permet
de mettre au jour les mécanismes d’assignation, de hiérarchisation et d’oppression que chacun peut
subir et donc reproduire sans se rendre compte.

Avec Jacques Ranciere, philosophe francais, I'intervenante introduit I'idée centrale de la

présupposition de I'égalité des intelligences.

L'égalité n’est pas un objectif lointain, mais un point de départ éthique et politique. Accueillir
authentiquement suppose de présupposer I'égalité de I'autre, malgré les différences de ressources,
de langage ou de codes culturels.

Cette égalité n’est jamais acquise une fois pour toutes : elle doit étre sans cesse rappelée et travaillée
collectivement. Dans l'accueil de l'autre, il peut étre tentant de se placer dans une position
inégalitaire parce que nous possédons plus de savoirs / connaissances / compétences ; parfois, c’est
méme l'autre qui nous place a cet endroit en venant chercher approbations et conseils. La
présupposition de I'égalité peut étre ainsi facilement mise a I'épreuve.

7. Conclusion : se raconter pour transformer les pratiques

Page 4 sur5



Le point d’arrivée de l'intervention est un retour au récit, en trinébme, autour de situations ou les
participants se sont sentis assignés a une catégorie ou réduits par le regard d’autrui.

Cette mise en mots permet :

e de prendre conscience des mécanismes implicites de domination ;
e de reconnaitre sa propre vulnérabilité ;
e de créer les conditions d’un accueil plus juste, plus conscient et plus collectif.

Conclusion générale :

Se déconstruire pour mieux accueillir, c’est accepter que l'accueil ne soit ni naturel, ni illimité, ni
purement moral. C’est un travail complexe, situé et collectif, qui engage les corps, les histoires et les
institutions, et qui ne peut se penser qu’a partir des expériences concretes et partagées.

Page 5sur5



